
 

“PER UN MONDO Più GIUSTO E Più DEGNO“PER UN MONDO Più GIUSTO E Più DEGNO“PER UN MONDO Più GIUSTO E Più DEGNO“PER UN MONDO Più GIUSTO E Più DEGNO    

LA VIA DELLA BELLEZZALA VIA DELLA BELLEZZALA VIA DELLA BELLEZZALA VIA DELLA BELLEZZA” 

 

(Presentazione in occasione delle Celebrazioni in Onore di Santa Brigida, Roma, 

2003) 

 

Circa venticinque anni fa, in occasione dell’Anno Europeo della Musica, Giovanni 

Paolo II scrisse che “La musica ha capacità altissime di esprimere le ricchezze d’ogni 

cultura. Non solo: ma per la sua natura può far risuonare interiori armonie, solleva 

intense e profonde emozioni, esercita un potente influsso col suo incanto……quasi 

voce del cuore, suscita ideali di bellezza, l’aspirazione ad una perfetta armonia non 

turbata da passioni umane e il sogno di una comunione universale….Per la sua 

trascendenza è anche espressione di libertà”. E riferendosi al rapporto tra musica, 

liturgia e cultura: “La Chiesa ritiene ed insiste perché nel momento più alto della sua 

attività, qual è quello della liturgia, l’arte musicale entri come elemento di 

glorificazione a Dio, come espressione e sostegno della preghiera, come mezzo 

d’effusione degli animi partecipanti, come segno di solennità che tutti possano 

comprendere.  Per questi motivi si esige, pur senza discriminazioni di tecniche e di 

stili, che la musica per la liturgia sia autentica arte e sia finalizzata sempre alla 

santità del culto.”1 

 

In tempi più recenti, alla vigilia dell’Anno Giubilare, continuò la sua meditazione 

sulla musica con queste parole: “La musica, il canto – legato tanto strettamente alla 

liturgia – sono anche una forma di preghiera, uno stimolo all’unità e un’integrazione 

tra coloro che lodano Dio con le loro voci, un arricchimento delle celebrazioni (…)  La 

musica è espressione di fede e contemplazione (…) è un’arte speciale. Questo ci 

riporta all’incontro con Dio. Il linguaggio della musica è uno dei mezzi più potenti e 

efficaci di cui dispone l’uomo per comunicare i sentimenti profondi e le intime 

emozioni del suo animo.”2 

 

                                                 
1 Lettera a monsignor Bartolucci in occasione dell’Anno Europeo della Musica La musica sia strumento di vera 

fraternità, Vaticano 6 agosto 1985 

2 Parole di S.S. Giovanni Paolo II, IDEM 



Da secoli la cultura cristiana elabora una propria musica ispirata alla fede di Dio, 

alla sua espressione comunitaria e alla liturgia. Un patrimonio di inestimabile valore 

esprime la ricchezza della creatività e del genio umano attinta alla contemplazione 

del mistero di Dio. Dal canto gregoriano alla grande polifonia classica, dalle musiche 

sacre dell’epoca barocca all’Ottocento, per arrivare fino al nostro secolo, è tutto un 

susseguirsi di capolavori e di nascosto servizio alla fede, alla liturgia e al sentimento 

religioso che toccano tanto la musica intesa nella sua espressione più alta, quanto il 

canto popolare legato alle devozioni del popolo cristiano.3 

 

Giovanni Paolo ha anche detto: “L’ingresso sempre più qualificato delle donne, non 

soltanto come fruitrici, ma come protagoniste nel mondo della cultura in tutte le sue 

branche, dalla filosofia alla teologia, dalle scienze umane a quelle naturali, dalle arti 

figurative alla musica, è un dato di grande speranza per l’umanità”4444 

 

Abbiamo sentito nel corso del Simposio 5 quale è stato il ruolo della Donna nella 

composizione della musica per la liturgia – le tradizioni ebraiche, quelle del mondo 

delle prime chiese ortodosse, la musica nelle chiese cattoliche e protestanti nelle 

diversi parti del mondo - e quale è l’importanza della pratica musicale, a tutt’oggi, 

negli ordini religiosi – con particolare attenzione all’Ordine delle Benedettine, e poi 

alla liturgia voluta dalla stessa Santa Brigida. La musica non soltanto costituisce una 

strada verso Dio (ricordo sempre che nella lontana civiltà egizia si credeva che la 

scala verso il Cielo fosse costituita dal suono di voci di donne)6, ma ha anche poteri 

curativi. Nell’opera svolta da Martin Lutero hanno notevole rilievo le iniziative in 

campo musicale. Basandosi sul principio che i fedeli dovessero partecipare 

attivamente alle funzioni, riguardo alla compilazione di un repertorio di canti in 

lingua tedesca affermò: “Il testo e la musica, l’accentuazione, la melodia e 

l’andamento generale devono provenire dalla lingua e dalla voce autenticamente 

nativa (…)  sollevia lo spirito di chi lo canta, e chi lo ascolta; è anche un mezzo per 

curare il fisico e non soltanto lo spirito (…) (e) Chi canta prega due volte…”  

                                                 
3 S.E il Cardinale Paul Poupard nel discorso inaugurale del convegno “La musica sacra nelle Chieste Cristiane” 2001  

4 Sua Santità Papa Giovanni Paolo II, durante la recita dell’Angelus, domenica 6 agosto, 1995, nel cortile del Palazzo 

Pontificio di Castel Gandolfo - L’Osservatore Romano 7/8 agosto 

5 Simposio Musicologico sulla musica sacra composta da donne, a cura della Fondazione Adkins Chiti: Donne in 

Musica 

6 “Mujeres en la Musica”, Alianza Editorial, Madrid 1994, Patricia Adkins Chiti 



 

Ildegarda von Bingen, 1098, Sibilla del Reno, e Santa Hildegarda per i tedeschi, 

profetessa, drammaturgo, mistica, poetessa, medico, politico e compositrice, ha 

lasciato, nel suo terzo libro Symphonia, una descrizione storica dello sviluppo della 

liturgia.  Si dichiara che attraverso la musica avverrà la salvezza del genere umano e 

che non c’è musica se non è creata per glorificare Dio.7 

 

L’Ordine Brigidina, fondato nel 1378, aveva una liturgia concepita dalla sua 

fondatrice, Santa Brigida di Vadstena. Consisteva in due parti: la prima in una 

liturgia utilizzata nel convento dei fratelli e la seconda in una liturgia nuova per le 

suore, creata per onorare la Vergine come madre del Salvatore e conosciuta come 

Cantus Sororum, il canto delle sorelle.8 

 

La fondatrice del movimento della Scienza Cristiana, l’americana Mary Baker Eddy, 

a seguito di una malattia formò il convincimento che non fosse la medicina a portare 

la guarigione agli ammalati, bensì la fede e la sua pratica.  Gli uomini e il mondo non 

sono che il riflesso di Dio; si prega con le parole, con il pensiero e con il canto ed 

attraverso ciò si ha cura di sé. Inni e corali per curare malattie e peccati. 

 

In molte chiese la liturgia, o servizio domenicale, è incompleta senza la musica 

cantata e pregata dalla congregazione. Riporto di seguito un commento che ho 

ascoltato stamattina: “Why Catholics don’t sing” (Perché i Cattolici non cantano), 

questione sollevata oggi dalla relatrice Frances Cox, musicista, compositrice e 

direttrice della musica in una Chiese al Nord di Londra.  Prima del Secondo Consiglio 

Vaticanense, nelle Chiese Cattoliche c’era silenzio (da parte della congregazione): 

dopo il Consiglio ogni comunità cattolica doveva cantare inni e corali, questo è ciò che  

la Chiesa Protestante è riuscita a far fare nel corso degli ultimi quattro secoli. Infatti 

nella Chiesa Protestante, cominciando da quella Luterana, la musica comunitaria ha 

un ruolo predominante – e ancora più vitale di quello che vediamo nella Chiesa 

Romana. Per i protestanti non ci sono inni senza parole e musiche poco meditate: 

ambedue sono egualmente importanti. Si canta per dare fiato spirituale alle parole ed 

ai pensieri dello spirito. Le chiese riformate (in Svizzera, Germania, Paesi Bassi, 

                                                 
7 “Donne in Musica”, Armando Editore 1996 – Patricia Adkins Chiti 

8 Presentazione di Karinn Sringholm Lagergren per il Simposio “La via della Bellezza” 2002 



Francia) e le chiese “presbiteriane” (nei paesi anglosassoni ,Inghilterra, Stati Uniti) si 

autodefiniscono “chiese riformate secondo la parola di Dio”. Parte considerevole di 

questa riforma è legata indissolubilmente alla messa in musica delle parole di Dio e 

alla pratica musicale che inizia nelle scuole domenicali per i bambini: così tutti 

cantano in chiesa leggendo, non soltanto le parole, ma anche la musica degli inni. 

Spesso è fatto notare che buona parte del budget di queste comunità serve per la 

musica (maestro del coro, organista, coristi, musica da comprare o noleggiare, il 

mantenimento dell’organo, ma anche per l’acquisto di libri di inni). Nei conservatori e 

nelle università di molti paesi si studia per diventare maestri di musica religiosa, per 

dirigere la missione “musicale” della Chiesa. Esistono diplomi e lauree speciali per 

chi diventa direttore musicale in una chiesa  – professione considerata importante. 

 

John e Charles Wesley, ambedue ministri della chiesa anglicana in Inghilterra, 

diedero vita ad un movimento riformista chiamato “metodismo,” oggi una delle 

maggiori chiese protestanti libere negli Stati Uniti d’America e nel mondo 

anglosassone. La definizione di Metodisti allude in forma ironica ai loro particolari 

metodi di devozione che includono “il canto comunitario”. “Non ho mai capito perché il 

diavolo dovrebbe avere la musica più bella” dichiarò Charles Wesley, e si mise a 

scrivere inni che sono ancora tra i più popolari nella lingua inglese. Non posso 

esimermi dal citare l’Esercito della Salvezza,  i cui membri sono anche detti Salutisti.   

Sono riconoscibili dalla divisa, ma anche dalla musica che propongono per sollevare lo 

spirito: musica per complessi a fiati, inni cantati nelle strade dei quartieri più poveri, 

inni che curano e che portano alla salvezza dell’Anima.9 

 

Proprio nella Chiesa Protestante, dal 1700, le donne si elevano con forza come 

compositrici di musica sacra. Oggi sono attive come ministri musicali: suonano 

l’organo, insegnano, scrivono inni per la funzione della domenica, dirigono il coro per 

la liturgia e, soprattutto, tramandano le proprie musiche attraverso la pubblicazione 

di hymnals – liederbucher (libri d’inni per l’uso dei fedeli). Negli Stati Uniti è nato il 

progetto, e la sua relativa pubblicazione, “Voices Found: Women in the Church’s 

Song”, edito dal Church Publishing (New York): esso racchiude 160 brani musicali di 

donne in rappresentanza di 20 nazionalità e/o gruppi etnici che  riflettono le diversità 

culturali e storiche della nazione.    

                                                 
9 Enciclopedia delle religioni. Garzanti – ed. Gerhard Bellinger, 1986  



 

E’ importante evidenziare come quasi tutte le relatrici di questo Simposio siano 

“direttori musicali” delle rispettive chiese – hanno pertanto studiato per questa 

missione, sono professioniste della musica e sono anche docenti universitari, 

organiste, direttrici di cori. Vivono, quotidianamente, la problematica della musica 

liturgica. Conoscono il repertorio tradizionale, promuovono il rinnovamento musicale 

nella propria comunità, e meditano sul potere reale (o sminuito) della musica nella 

vita dei cristiani di oggi. 

 

Oggi mi trovo di fronte a molti principi della Chiesa. Ho davanti a me uomini e donne 

che guidano comunità e che hanno il potere di prendere decisioni importanti non 

soltanto per le vostre città e regioni, ma anche per l’intera Chiesa – Protestante, 

Ortodossa, Riformata, Cattolica. Ora desidero dirvi quello che noi vorremmo – e lo 

chiederò con “grazia”, ma con altrettanta fermezza. La presenza delle donne come 

creatrici di musica sacra è pressoché sconosciuta (perché non inserita nei libri di 

storia e perché solo una piccolissima parte della loro produzione è stata ritrovata).  

Sono quindi necessari altri studi e ricerche atti a produrre più musica, una maggiore 

diffusione delle partiture e soprattutto l’impegno non soltanto delle donne, ma anche 

dei consigli delle varie chiese affinché questo patrimonio ritorni in uso nelle Chiese e 

nella vita comunitaria. Vogliamo uno sforzo che riconosca il frutto del lavoro 

femminile nel giusto contesto – nei libri di inni e corali in uso nella liturgia della 

Chiesa. Vogliamo un riconoscimento per le donne che servono la chiesa con fedeltà, e 

spesso in silenzio: le direttrici corali, le responsabili della preparazione dei fedeli, 

coloro che impartiscono le prime nozioni della musica sacra ai bambini, ovvero le 

direttrici musicali. 

 

I fermenti di rinnovamento nella musica liturgica oggi sono spesso stimolati dalle 

donne. In alcune chiese (penso a quella Battista o alla Chiesa Anglicana Africana 

degli Stati Uniti) ci sono più donne che uomini a scrivere inni, corali e a pubblicare e 

promuovere nuovi lavori. Servono meditazioni e riforme. Nessuno ritiene superata la 

bellezza del Canto Gregoriano o della liturgia bizantina o dei corali di Bach: si chiede 

più attenzione alla preparazione dei musicisti che dovrebbero guidare la comunità nel 

canto liturgico, alla loro professionalità (in Italia raramente un organista è pagato 

dalla sua chiesa) e  maggiore attenzione alla qualità della musica utilizzata per il 



culto. [Nota dolente: in Italia, in anni recenti, abbiamo dovuto supportare complessi 

musicali strimpellanti chitarre con l’adozione di strumenti sicuramente naturali in 

Africa o Cuba, e l’inclusione nella liturgia di corali ed inni con parole e musiche di un 

parroco che, naturalmente, non ha mai studiato i rudimenti della musica per non 

parlare del contrappunto]. Desideriamo un nuovo riconoscimento per il lavoro del 

compositore e della compositrice. Si deve dedicare una maggiore attenzione alla 

professionalità dei musicisti e delle musiciste (come avveniva all’epoca di Palestrina 

qui a Roma), a questo proposito in alcuni dialetti si dice che “senza biscotti non si 

canta messa” , lo interpreto come: “senza un apprezzamento autentico per la musica e 

i suoi creatori – compositori, interpreti – non si può celebrare degnamente la liturgia 

e Domine Deo”. La famosa Commissione Liturgica della Chiesa di Roma andrebbe 

rinnovata, profondamente, con l’inserimento di musicisti di professione (direttori di 

coro, organisti, compositori e compositrici) affinché si possa far splendere, 

nuovamente,  la musica nelle nostre chiese e basiliche. Chiediamo che siano chiamate 

a partecipare donne musiciste laiche. 

 

Le musiciste desiderano seguire la strada di Santa Brigida, fautrice di una liturgia 

nuova per le sue monache. Vogliono partecipare pienamente alla creazione di una 

Musica Nuova per il Terzo Millennio, essere cantatrici sacre come sono state Miriam, 

Deborah, Kassia, Ildegarda, Suor Isabella Leonarda, Suor Catarina Assandra, e le 

compositrici dei quarantasette paesi che avrebbero voluto scrivere musica nuova per 

queste celebrazioni. Desiderano continuare un impegno millenario mai abbandonato, 

ed “infrangere il recinto angusto e angoscioso del finito, per aprire una finestra per lo 

spirito anelante verso l’infinito”10 In nome di tutte le donne qui presenti, e in nome di 

quelle assenti che assistono da lontano, desidero ringraziare Madre Tekla per averci 

rivolto l’invito a partecipare a queste celebrazioni, per aver promosso un concorso per 

lavori nuovi e aver così passato a noi una parte dell’energia di Santa Brigida. 

                                                 
10 Pio XII (nel 1952) 


